
150762crcna.org

개혁교회란
무엇인가?

개혁교회의 
정체성 



개혁교회란
무엇인가?
What It Means to 

Be Reformed

개혁교회의 
정체성 안내

crcna.org



© 2025 Christian Reformed Church in North America 
300 East Beltline Ave NE 
Grand Rapids, MI 49506-1208 
Printed in the United States of America.

To learn more about the Christian Reformed Church, 
visit us at crcna.org.



머리말

개혁교회란 무엇인가?

이 질문은 너무 뻔해서 굳이 묻지 않던 때도 있었
습니다. 그러나 지금은 그렇지 않습니다. 요즘은 
개혁교회를 오랫동안 다녔으면서도 “개혁교회 성
도로 산다는 것”이 무슨 뜻인지 설명하지 못하는 
분들이 꽤 있습니다.

이 소책자가 위의 질문에 답이 되기를 바랍니다. 
단순히 역사적인 관점에서뿐 아니라 이 시대에 개
혁교회 성도로 산다는 것이 어떤 의미인지 말해줄 
것입니다. 개혁주의자는 무엇이 다를까요? 개혁교
회 성도가 된다는 것은 무슨 뜻일까요? 이 문제가 
정말 중요할까요?

간단한 대답은 “매우 중요하다”입니다. 그 이유는 
개혁주의가 우리를 다른 사람보다 더 낫게 만들어 
주기 때문이 아니라, “나는 누구인가?”, “왜 여기 
있는가?”, “하나님은 나에게 무엇을 원하시는가?”, 
“하나님은 정말 나를 사랑하시는가?”, “하나님은 
내 직업이나 내가 평소 사는 모습을 어떻게 보시
는가?”와 같은 인생의 근본적인 질문들에 대해 명
확하고 깊이 있는 대답을 개혁주의 신학이 제공하
기 때문입니다.

개혁교회 그리스도인으로 산다는 것은 우리 각 개
인의 신앙생활뿐 아니라 교회 공동체로서도 끊임
없는 여정 위에 서 있다는 사실을 인식하는 것을 
의미합니다. 제가 이 글을 쓰는 지금, 북미주 개
혁교회는 앞으로 몇 년 동안 우리가 걸어가야 할 
길을 신중하고 기도하는 마음으로 로드맵을 그
려 나가고 있습니다. 이 로드맵은 우리의 신앙고
백을 바탕으로 비전과 사명선언문, 그리고 ‘우리
의 소명’이라 불리는 다섯 가지 영역을 통합해 구
성된 것입니다. 우리는 이를 “우리의 여정(Our 
Journey)”*이라 부르며, 이 여정은 기도와 영적 
훈련, 모든 세대의 목소리에 귀 기울이기, 다양성
과 일치 속에 성장하기, 복음 전하기의 영역에서 
우리에게 이정표와 방향을 제시하는 길잡이가 될 
것입니다.



이 책자를 북미주 개혁교회의 여정으로 여러분을 
초대하는 초청장, 혹은 그 여정을 함께하기 위한 
준비과정으로 받아들여 주시기 바랍니다. 개혁교
회 성도로 산다는 것은 그 누구도 홀로 걷지 않는
다는 뜻이기 때문입니다.

재커리 킹 목사 (Rev. Dr. Zachary King)  
북미주 개혁교회  
사무총장  
2025

*더 자세한 정보를 원하시면 CRC 홈페이지를 방
문하시기 바랍니다. (crcna.org/OurJourney)



Contents

들어가는 말......................................................... 6

개혁교회의 특성.................................................. 7

개혁주의의 계보.................................................. 9

개혁주의에 대한 세 가지 접근방법...................... 12

우리는 무엇을 믿는가: 교리주의자의 강조점......... 13

우리는 어떻게 일상에서 하나님을 경험하는가: 
경건주의자의 강조점.......................................... 22

우리는 어떻게 세상에 복음을 전하는가:
변혁주의자의 강조점.......................................... 31

맺는 말.............................................................. 39



6

들어가는 말 

이 책자는 “개혁교회 성도라는 것은 어떤 의미
인가?”라는 질문에 답하기 위해 쓰여졌다. 북미
주 개혁교회(Christian Reformed Church in 
North America, CRC)를 비롯한 북미 지역의 많
은 기독교인들은 이러한 질문 자체를 다소 낯설게 
여기거나, 심지어 그 질문이 과연 의미가 있느냐
고 반문할지도 모른다. 오늘날 북미 교회는 신자
들의 연합은 강조하면서도, 정작 신앙의 정체성을 
구별하고 분별하는 일에는 점점 더 조심스러워하
고 있기 때문이다. 

물론 기독교인으로서 우리가 공통된 믿음과 가치
에 초점을 맞추는 것은 매우 자연스럽고 바람직한 
일이다. CRC는 다른 기독교인과의 연합보다는, 
다른 신자들과 자신이 어떤 점에서 다른지 구별하
는데 종종 많은 시간과 에너지를 쏟은 면이 있다. 
그러나 예수 그리스도께서는 교회가 하나 되기를 
간절히 기도하셨으며(요한 17:27), 사도 바울 또
한 그리스도의 몸이 하나임을 매우 중요하게 강조
했다(고전 12:12, 엡 4:4-6). 바울이 말한 대로, “
우리가 다 하나님의 아들을 믿는 것과 아는 일에 
하나가 되어 온전한 사람을 이루어 그리스도의 장
성한 분량이 충만한 데까지 이르리니”(엡 4:13)라
는 위대한 사명보다 더 훌륭한 사명선언문과 비전
선언문이 필요한 교회가 어디 있겠는가? 그리스
도인의 연합은 아무리 강조해도 지나침이 없다. 

게다가 오늘날 교회의 진정한 대적은 루터교인, 감
리교인, 또는 순복음교인과 같은 다른 교단의 그리
스도인이 아니라, 모든 신앙인을 위협하는 세속주
의이다. 이에 대해 우리는 같은 믿음과 같은 삶의 
방식으로 맞서야 한다. 이미 CRC는 다양한 방식으
로 다른 기독교인과 손을 맞잡아 왔다. 지역 교회
는 종종 음식 배급소 운영이나 방과 후 학습 프로그
램 제공과 같은 사역에서 타 교단 교회들과 동역 해
왔으며, 교단 내 여러 기관들도 전 세계적으로 다른 
교단이나 종교 단체들과 협력하여 사역하고 있다. 

개혁교회의 정체성을 다루면서도 이러한 정황을 
잊지 않아야 할 것이다.



7

개혁교회의 특성 

모든 그리스도인은 말할 때 “액센트(accent)”가 
있다. 즉 신학적인 강조점을 가지고 말을 한다. 실
제로 “액센트”가 전혀 없는 그리스도인은 존재하
지 않는다. 가령 뉴올리언스, 핼리팩스, 브루클린, 
그리고 위니펙 사람들에게 어떤 단어를 말하게 해 
본다고 하자. 같은 발음을 낼 수 있을 리가 없다. 
그것은 그들이 서로를 싫어해서가 아니라, 언어는 
그 본질상 지역에 따라 발전하기 때문이다. 함께 
사는 사람들은 그들 자신을 표현하는 특정한 방법
을 발전시키며, “문화”는 공유된 경험, 공유된 의
미, 공유된 삶의 방법과 같은 고유한 요소들이 축
적되어 형성된 것이다. 인간 공동체의 고유성은 
사실 하나님의 창조 세계가 지닌 놀라운 다양성의 
일부이기도 하다. 

마찬가지로 그리스도인은 함께 일하고 예배드리
는 동안 각각 특별하게 말하는 방법을 발전시킨다. 
따라서 순전하고 신학적으로 중립적인 기독교 언
어는 존재하지 않는다. 공통의 믿음과 삶의 경험을 
공유한 특정한 사람들은 성경을 이해하고, 그들의 
믿음을 표현하고, 하나님을 경배하는 그들만의 독
특한 방법을 개발하게 된다. 물론 이러한 차이점이 
서로의 마찰과 소외를 가져온다면 그때는 건전한 
차이점이 결국 죄악된 분열로 나타날 것이다. 그러
나 어쩔 수 없이 그리스도인들은 언 제나 각각 독
특한 신학적인 액센트를 가지고 말하게 된다.

실제로 이러한 현상은 매우 성경적이다. 고린도
전서 12장에서 교회를 ‘한 몸’으로 묘사하는 이미
지는, 교회의 일체성(한 몸)과 다양성(손과 발, 눈 
등)을 함께 강조한다. 이 위대한 본문의 가르침은 
명확하다. 즉 성경적으로 건전한 교회는 깊은 일
체감과 함께 풍성한 다양성을 가지고 있다는 것이
다. 사실 심오한 성경의 가르침 중 하나는 ‘하나와 
여럿’의 진리이다. 삼위일체의 하나님 그 자신도 
하나이면서 셋이신 것을 보라.그러므로 개혁교회
의 신자 또는 다른 그룹의 기독교인이 그 자신의 
신학적 특성을 이해하고 발전시키려는 것은 그 자
체가 죄악된 것이나 분열적인 것이 아니다. 오히



8

려 이러한 자기 이해는 몸 중에서 손이나 발 또는 
눈을 강화시킴으로써 세상을 향해 연합된 몸 전체
를 강화시킨다. 

​​때때로 사람들은 ‘개혁주의’ 혹은 ‘개혁주의적’이
라는 표현을 일부 사람들만 사용하는 신학적 액센
트 정도로 이해하거나, 개혁교회는 보편적 교회와 
는 별로 공통점이 없는 독특한 전통이라고 생각하
곤 한다. 그러나 이 두 가지 모두 사실이 아니다. 
개혁주의의 강조점은 북미주 개혁교회나 특정 지
역의 개혁교회 역사에 국한되지 않는다. 개혁주의
는 헝가리, 한국, 인도네시아, 스코틀랜드, 마다가
스카르 등 전 세계 여러 나라에서 번성하고 있으
며, 개혁교회 신앙고백서 중 하나인 하이델베르크 
요리문답은 이미 30개 언어로 번역되었다. 더욱
이 CRC 자체도 점점 다양해지고 있어, 북미주의 
CRC 교회에서는 주일마다 최소 20개 이상의 언
어로 예배가 드려지고 있다!

뿐만 아니라, 개혁주의 기독교는 전 세계 교회와 
많은 공통점을 공유한다. 개혁주의 기독교는 신약 
시대의 교회로부터 이어져 내려온 보다 넓은 기
독 교 정통주의에 깊이 뿌리를 두고 있다. 개혁주
의 신자들은 모든 다른 신자들과 함께, 천지를 창
조하신 삼위 하나님을 믿으며, 그중 제2위께서 나
사렛 예수로 성육신하셨고, 제3위께서 성령으로 
교회 가운데 거하신다는 신앙을 고백한다. 개혁
교회 신자들은 모든 시대와 모든 장소의 그리스
도인들과 함께, 만물을 예수 그리스도 안에서 하
나되게 하시려는 하나님의 구원의 목적을 인정하
며, 이 복음을 선포하는 교회의 사명과 영광 가운
데 다시 오실 그리스도께서 새 하늘과 새 땅으로 
우리를 이끄실 것을 믿는다. 개혁교회 신자들은 
온 세계의 교회와 함께 사도신경으로 동일한 신앙
을 고백한다. 

이 책자는 개혁주의 전통이 지닌 특정한 강조점을 
자세히 다루지만, 동시에 다양한 인종, 교단, 세대
가 함께 공감할 수 있는 방식으로 설명하고자 한
다. 이러한 포괄적인 개혁주의 관점의 표현은 바
람직할 뿐 아니라 필수적이다. 이런 개혁주의 관
점은 개혁교회가 연합을 이루고, 맡겨진 사명을 
지속적으로 감당해 나가는 데 도움이 될 것이다. 



9

개혁주의의 계보 

개혁주의 전통을 설명하는 하나의 방법은 폭넓은 
교회의 계보에서 개혁교회의 위치를 찾는 것이다. 
아래의 간단한 표는 수 세기 동안 기독교회가 어
떻게 발전해 왔는가를 보여준다.

비고: 아래에서 왼쪽에 가까울수록 로마 가톨릭으
로부터의 보다 철저한 분립을 보여준다. 

교회는 서방 교회(로마 가톨릭교회)가 동방 교회 
(정교회)로부터 분리된 11세기까지는 연합되어 있
었다. 16세기에는 새로운 성령의 바람이 로마 가
톨릭교회에 불어 개신교의 종교개혁이 이루어졌으
며, 신자들은 우리가 믿음을 통하여 은혜로만 구원
을 얻는다는 성경의 핵심 메시지를 다시 새롭게 발
견하게 되었다. 개신교 종교개혁 시기에 다시 네 개
의 주요 줄기인 재세례파, 개혁주의, 루터교, 성공
회가 생겨나게 되었다. 이 네 개의 줄기가 왼편에서 
오른편으로 배치된 위치와 순서는 중요한 의미를 
가진다. 즉 왼편으로 갈수록 로마 가톨릭과의 단절
이 보다 철저하게 이루어진 것을 보여준다. 예배의 
형식과 관련해서는 비교적 형식을 걷어낸 교파(왼
편)부터 좀 더 형식을 따르는 교파(오른편) 순으로 
되어 있으며, 성례에 대해서는 성례가 예배에서 덜 
중요한 교회로부터 더 중심적인 교회의 순이다. 교
회 정치와 관련해서는 보다 덜 계급적인 교파로부
터 좀 더 계급적인 교파로 배치됨을 알 수 있다. 유
럽에서 시작된 이 교파 중에서 개혁주의의 관점은 
이들의 가운데쯤 어딘가에 위치한다. 

그런데 개혁교회 성도들은 북미주 개신교의 계보
에서 자신의들 위치를 확인할 때, CRC의 개혁주의



10

가 오늘날의 자유주의와 근본주의의 중간 지점에 
있다고 생각하는 유혹을 받곤 한다. 실제로 개혁주
의 신앙은 초자연주의적 진리에 대한 확고한 믿음
에서는 근본주의와 뜻을 같이하면서도, 문화 참여
와 세상 속에서의 책임 있는 역할이라는 측면에서
는 자유주의와 보조를 같이 하지 않는가. 

그러나 개혁주의 전통을 따르는 CRC는 이러한 양
극화된 북미 교회의 구도에 잘 들어맞지 않는다. 대
부분의 개혁교회 성도들은 자신을 자유주의자로 
분류하길 원치 않는다. 자유주의는 성경의 영감과 
권위에 대한 이해가 부적절하고, 반초자연주의적 
경향이 있고, 개인의 죄나 예수 안에서 구원받기 위
한 회개와 믿음의 필요성을 덜 강조하기 때문이다. 
동시에 개혁교회 성도들은 근본주의자로 여겨지
는 것도 원치 않는다. 근본주의는 반지성주의적 성
향이 있고, 창조 교리의 풍성함을 축소하며, 과학과 
학문을 의심, 문화에 대한 참여 부족, 하나님 나라
를 지나치게 미래로만 미루는 세대주의적 역사 이
해가 강하기 때문이다. 

전통적으로 개혁주의의 관점은 자유주의나 근본
주의와도 완전히 구별되는 제3의 입장을 취하며, 
그 자신을 북미의 상황에서 이해하지 않는다. 개
혁교회는 자유주의자냐 근본주의자냐는 논쟁에서 
어느 진영에 속하기보다는 스스로를 ‘고백교회’로 
생각한다. 즉 자기 정체성을 찾을 때, 칼빈(John 
Calvin) 및 종교개혁자 그리고 어거스틴까지 거슬
러 올라가는 신학 전통을 따라 역사적으로 자리를 
매긴다. 

북미 계보에서 개혁교회의 뿌리를 이해하는 한 가
지 방법은, 그것이 복음주의(evangelical)와 어떤 
관계를 맺고 있는지 살펴보는 것이다. 그러나 복음
주의라는 단어는 사람마다 다르게 이해된다. 북미
에 800만이 있는 복음주의적 루터교인이 이 단어 
를 사용할 때에는, 주로 정통적이고 그리스도 중심
의 신학을 의미한다. 따라서 이들에게는 주류에 속
한 역사적 개신교파이면서 복음주의자가 되는 것
이 자연스러운 일이며, 이 둘 사이에 아무런 긴장감
도 느끼지 않는다. 반면에 어떤 사람들은 복음주의
와 근본주의 두 단어를 동의어처럼 사용하고 있는
데, 실은 전혀 다른 개념이다. 



11

복음주의란 말은 그들 자신을 근본주의와 구별하
려는 사람들이 가장 자주 사용하는데, 종종 개혁
교회 신자들도 그들 자신을 근본주의와 구별하려
는 목적으로 이를 사용하고 있다. 그런데 복음주의
자들은 종종 ‘복음주의’와 ‘개혁주의’ 사이에 많이 
중복되는 부분을 본다. 자신을 복음주의자라고 부
르는 사람들 중에는 풀러 신학교, 고든 콘웰 신학
교, 휘튼 대학교, 크리스채니티 투데이, 기독대학생
회 같은 기관들과 존 스토트, J. I. 패 커, 척 콜슨 등
이 있다. 이들은 자신들이 교리나 소속이 개혁교회
와 같지는 않지만, 자신들이 가르치는 내용의 상당 
부분은 신학적으로 개혁주의적이라고 여긴다. 이
와 마찬가지로 많은 개혁주의의 사람들도 긍정적
으로 (그리고 마땅히) 자신을 복음주의자라고 부르
고 있다.



12

개혁주의에 대한 
세 가지 접근 방법

개혁주의 전통을 관찰한 사람들은 북미의 문화적 
환경에서 번성한 개혁주의가 지닌 세 가지의 주된 
“강조점” 또는 “정신”을 언급해왔다. 

그 첫 번째 강조점 또는 정신은 교리주의자 
(doctrinalist)의 정신이다. 이 관점에서 보면 개
혁주의는 주로 성경에서 가르치고 교회의 고백에 
반영된, 기독교의 가르침과 밀접한 관련이 있다. 
그리고 교리주의자는 ‘우리는 무엇을 믿는가?’를 
질문하며, 개혁주의 신학자로서 개혁주의 교리를 
자세히 요약한 “조직신학”의 저자인 루이스 벌코
프(Louis Berkhof)에게 감사한다. 

두 번째는 경건주의자(pietist)의 정신이다. 여기
에서 개혁주의란 신자의 삶이며 하나님과 갖는 개
인적인 관계를 맺는 것이다. 경건주의자는 ‘매일 
우리의 믿음의 여정 가운데서 어떻게 하나님을 체
험하는가?’ 묻는다. 이들은 1834년 신학적, 영적 
활력을 잃어버린 네덜란드 국가 교회로부터 분리 
(Afscheiding)를 주도한 헨드릭 드 칵(Hendrik 
de Cock) 목사를 높이 평가한다. 

세 번째는 변혁주의자(transformationalist)의 
정신이다. 이 관점에서 보면 개혁주의는 기독교와 
문화의 관계, 기독교 세계관, 그리고 문화를 변혁
시키는 그리스도를 뜻한다. 변혁주의자들은 ‘어떻
게 복음을 세상과 연결시킬까?’를 물으며, 목회자, 
학자, 그리고 네덜란드의 수상으로서 기독교 문
화 발전을 강조하고 북미 CRC에 직접적인 영향을 
끼친 1880년대의 애통 운동(Doleantie move-
ment)을 주도한 아브라함 카이퍼(Abraham 
Kuyper)를 특별히 인정한다. 

물론 이 세 가지 강조점 또는 정신은 서로 겹치는 
부분이 있다. 따라서 이들 사이를 분명하고 성급
하게 구분할 수는 없다. 그러나 이들은 그 역사적 
으로 개념적으로 서로 분명히 다른 세 개의 접근 
방법을 대표하며, 앞으로 다룰 개혁주의의 특성을 
요약한 16가지 핵심 용어의 근거가 된다.



13

우리는 무엇을 믿는가:
교리주의자의 강조점

1. 성경 (딤후 3:16) 

개혁주의 신자들은 성경을 매우 중요시한다. 그들
은 성경이 영감되었으며, 무오하고, 권위 있는 하
나님의 말씀으로 믿는다. 아래의 두 성경 구절은 
성경의 본질과 권위를 보여준다.

“모든 성경은 하나님의 감동으로 된 것으로 교훈과 책망
과 바르게 함과 의로 교육하기에 유익하니 이는 하나님
의 사람으로 온전하게 하며 모든 선한 일을 행할 능력을 
갖추게 하려 함이라” (딤후 3:16-27) 

“먼저 알 것은 성경의 모든 예언은 사사로이 풀 것이 아
니니 예언은 언제든지 사람의 뜻으로 낸 것이 아니요 오
직 성령의 감동하심을 받은 사람들이 하나님께 받아 말
한 것임이라” (벧후 1:20-21) 

영감된(inspired), 무오한(infallible), 권위 있는 
(authoritative) 이 세 단어는 개혁주의 신자들이 
성경에 대한 견해를 설명할 때 자주 사용하는 용어
다. “영감되었다”는 것은 성경의 근원을 염두에 둔 
표현이다. 즉 하나님께서 성령을 통해 인간 저자들
을 사용하여 직접 말씀하셨다는 의미이다. “무오
하다”는 것은 성경이 참되며 믿음과 실천에 있어
서 결코 틀림이 없어서, 그 가르치는 모든 것 을 절
대적으로 신뢰할 수 있다는 것이다. “권위 있다”는 
말은 신자의 삶에 대한 하나님 말씀의 요구를 가리
킨다. 신자들은 하나님 말씀 ‘아래’에 살며 순종하
도록 부름받았다는 의미이다. 

종교개혁 시기에 개혁주의 신자들은 성경, 전통(
교회의 가르침), 그리고 공식적인 교회의 선언이 
모두 동일하게 권위가 있다고 주장하는 로마 가톨 
릭으로부터 그들 자신을 구별하여 오직 성경으로 
(Sola Scriptura)를 주장했다. 로마 교회의 주장에 
대하여 종교개혁자들은 성경만이 믿음과 삶에 있
어서 우리에게 권위를 갖는다고 응답했던 것이 다. 

오늘날 성경의 권위를 높이는 이러한 견해에 가장 
큰 위협이 되는 것은 교회의 가르침을 성경의 권위
만큼 높이자는 주장이 아니다. 오히려 권위를 끌어
내려 성경이 전혀 하나님의 말씀이 아니며, 역사적



14

으로 정확하지 못하고, 부활 같은 것은 신화에 불
과하므로 성경은 우리 삶에 권위를 가질 수 없다고 
단언하는 주장이다. 이에 대하여 신자 들은 설령 
현대의 “계몽된” 사람들은 어리석다고 생각하더라
도, 자신들은 성경이 온 우주의 하 나님께서 그의 
형상을 입은 인간에게 말씀하시는 수단이라고 믿
는다고 대답한다. 그리스도인들은 바로 이 성경이 
하나님의 말씀임을 믿는다. 

또 다른 하나의 위협은 “하나님께서 내게 직접 말
씀하셨다”라는 계시관이다. 많은 신자들이 하나
님께서 자신을 그들에게 개인적으로, 내적으로, 
그리고 특별히 계시하셨다고 간증한다. 그러나 개
혁주의 신자들은 성령의 역사를 충분히 인정하지
만, 동시에 성령은 하나님의 말씀과 함께 일하신
다고 주장한다. 전 칼빈신학교 헨리 스톱 (Henry 
Stob)이 “성령은 언제나 성경의 등을 타고 다
닌다”라고 명확히 말했듯이, 또 버나드 끌러보
(Bernard of Clairvaux)가 “성경은 성령의 곳간
이다”라고 했듯이 말이다. 

마지막으로, 우리는 성경의 메시지를 결코 놓쳐서
는 안 된다. 때때로 성경의 본질이나 권위에 대한 
논쟁에 지나치게 몰두하다 보면, 정작 성경이 담고 
있는 긍정적인 메시지를 놓칠 수 있다. 성경은 풀
어야 할 문제들을 모아 놓은 것이 아니다. 성경은 
세상을 구원하시는 하나님의 위대한 이야기다. 이 
이야기의 주인공은 예수 그리스도이시며, 그 절정
은 그의 죽음과 부활이다. 그러므로 성경의 핵심이 
“구원의 계시”에 있다는 말은, 이 구속의 이야기가 
성경 전체를 관통하는 본질이라는 뜻이다. 

2. 창조-타락-구원 (골 1:15-20)

개혁주의가 성경과 그 메시지를 정리하고 또한 역
사를 이해하는 기본적인 틀이 창조-타락-구원이
다. 즉 하나님이 세상을 창조하셨으며, 세상은 죄
를 지었고, 하나님께서는 그리스도의 공로를 통하
여 세상을 구원하셨고 또한 구원하고 계신데, 이 
구원은 하나님이 새 하늘과 새 땅을 창조하시는 
날에 완성된다는 내용이다. 

목사와 장로들은 청소년들이 입교식으로 자기 믿



15

음의 고백을 하러 나올 때 기뻐한다. 입교준비 면
접에선 대개 “그리스도인이 된다는 것이 무슨 뜻 
인가?”라는 질문을 하게 된다. 이때 목사와 장로
는 하나님의 아들이신 예수 그리스도, 그리고 우
리에게 영원한 생명을 주는 그의 죽음과 부활에 
대해 명확히 언급하는 대답을 좋아한다. 개혁교회 
목사와 장로는 “그리스도인은 하나님이 처음에 
모든 것을 창조하셨다는 것을 믿고, 그 후에 세상
이 죄에 빠지게 되었고, 그 다음에...”라고 대답하
면 더욱 기뻐한다. 이와 같이 창조-타락-구원은 개
혁주의 사람들이 성경의 내용을 설명하는 방식이
며, 역사와 성경 이야기의 줄거리다. 

창조 교리의 중요성에 관해서는 후에 다시 언급 
할 것이다. 그러나 여기에서 우리는 인간이 하나
님의 형상을 지닌 존재라는 성경 가르침의 중요성
은 꼭 언급해야겠다.

“하나님이 이르시되 우리의 형상을 따라 우리의 모양대
로 우리가 사람을 만들고 그들로 바다의 물고기와 하늘
의 새와 가축과 온 땅과 땅에 기는 모든 것을 다스리게 
하자 하시고 하나님이 자기 형상 곧 하나님의 형상대로 
사람을 창조하시되 남자와 여자를 창조하시고”  
(창 1:26-27) 

인간이 하나님의 형상을 따라 지음 받았다는 성경
의 가르침은 우리 자신과 하나님을 아는 데에 있
어서 핵심적인 내용이다. 인간은 하나님이 주신 
대로 모든 것을 다스리고(26절) 서로 사랑하는 교
제 속에 살라는 명령을 행할 때 하나님의 모습을 
나타낸다. 

칼빈이 “기독교강요” 서두에서 말한 것처럼, 인간
은 하나님에 대하여 더 알게 될수록 자신에 대해 
더 알게 되고, 자신을 더 잘 이해할수록 하나님에 
대해서도 더 많은 것을 알게 된다. 이는 인간이 실
제로 하나님의 형상을 지닌 존재이기 때문이다. 

모든 인간이 하나님의 형상을 지녔다는 진리는 낙
태, 성, 결혼, 학대, 사형, 전쟁, 인종, 장애 등을 포
함하여, 교회가 다루는 거의 모든 윤리적 입장에 
적용되는 근본적 토대이다. 실제로 하나님의 형상
에 따라 인류가 창조되었다는 창조 교리만큼 교회
의 윤리적 가르침에 깊은 영향을 미치는 성경 교



16

리는 많지 않다. 우리는 “신묘막측하게 지음을 받
았다”(시 139:14)는 사실을 믿기 때문이다. 

3. 은혜 (엡 2:8-10)

은혜는 자격이 없는 사람들을 향한 하나님의 호의
를 말한다. 은혜는 그것을 얻을만한 어떤 일도 할 
수 없고 오직 선물로서만 받을 수 있는 사람들에게 
무조건적이며 무상으로 주어지는 하나님의 사랑이
다. 은혜는 탕자의 비유에서처럼 아들이 결국 무엇
을 했기 때문이 아니라 단지 아버지가 그의 아들을 
무조건적으로 사랑했기 때문에, 아버지가 잃어버
린 아들을 환영하고 받아들이는 아버지의 사랑이
다. 은혜는 우리가 행하는 그 어떤 것도 하나님으
로 하여금 우리를 보다 더 사랑하도록 만들 수 없
다는 놀라운 진리이다. 하나님은 우리를 사랑하기 
때문에 우리를 사랑하신다. 하나님은 사랑이 풍성
하시기 때문에 우리를 사랑하신다. 

역사적으로, 개혁주의자들은 은혜에 관해 말할 때 
그것이 인간의 성취에 의한 것이 아니라 전적으로 
하나님의 선물이라는 점을 강조해왔다. 이는 곧 바
울이 말한 것과 같다.

“너희는 그 은혜에 의하여 믿음으로 말미암아 구원을 받
았으니 이것은 너희에게서 난 것이 아니요 하나님의 선
물이라 행위에서 난 것이 아니라 이는 누구든지 자랑하
지 못하게 함이라 우리는 그가 만드신 바라 그리스도 예
수 안에서 선한 일을 위하여 지으심을 받은 자니 이 일은 
하나님이 전에 예비하사 우리로 그 가운데서 행하게 하
려 하심이니라” (엡 2:8-10)

“칼빈주의 5대 강령”은 하나님 은혜의 본질과 주
권을 철저히 강조하는 개혁주의 신학의 핵심 교리
를 가리킨다. 이는 종종 각 항목의 첫 글자를 따서 
TULIP으로 요약된다. 즉, 전적 타락, 무조건적 선
택, 제한 속죄, 불가항력적 은혜, 성도의 견인을 의
미한다. 그런데 이 “TULIP”은 때로 인간의 실패
에 초점을 둔 교리로 오해받기도 하지만, 그 핵심
은 결코 인간의 실패가 아니라 하나님의 은혜로우
심과 주권에 있다. 사실 이 교리는 성경 전체에서 
가장 풍성한 교훈들이 그 바탕에 깔려있다.

•	 전적 타락 (Total Depravity) : 모든 인간과 
인간 존재의 모든 부분은 죄로 부패했기 때



17

문에, 인간은 하나님의 은혜가 아니고서는 
무기력하고 소망이 없어졌다. 바울은 “너희
의 허물과 죄로 죽었다”(엡 2:1)고 말한다. 
타락한 상태에서의 인간은 단순히 약하고, 
병들고, 또는 불리한 입장에 처한 것만이 아
니다. 인간은 죽었고, 아무것도 할 수 없고, 
믿음을 가질 수도 없고, 하나님의 도움을 얻
지 못할 상태가 된 것이다.

•	 무조건적 은혜 (Unconditional Grace) :하
나님은 그의 긍휼 가운데 출생하기도 전에, 그
리고 세상이 창조되기도 전에 신자들을 선택
하여 사랑 가운데 그 자신에게로 부르셨다. “
곧 창세 전에 그리스도 안에서 우리를 택하 우
리로 사랑 안에서 그 앞에 거룩하고 흠이 없게 
하시려고 그 기쁘신 뜻대로 우리를 예정하사 
예수 그리스도로 말미암아 자기의 아들들이 
되게 하셨으니”(엡 1:4-5). 누가 하나님을 믿
을 지 미리 아는 지식에 의해서가 아니라 “그 
기쁘신 뜻대로” 그의 자녀들을 선택하셨다. 

•	 제한 속죄 (Limited Atonement) : 하나님의 
구원하시는 은혜는 모든 사람을 위한 것이 아
니라 특정하여, 하나님이 영원 전부터 선택한 
사람에게만 주어진다.
“하나님이 미리 아신 자들로 또한 그 아들의 형상을 본받 
게 하기 위하여 미리 정하셨으니, 이는 그로 많은 형제 
중 에서 맏아들이 되게 하려 하심이니라. 또 미리 정하신 
그들을 또한 부르시고, 부르신 그들을 또한 의롭다 하시
고, 의롭다 하신 그들을 또한 영화롭게 하셨느니라” 
(롬 8:29-30)

•	 불가항력적 은혜 (Irresistible Grace) : 구원
에 있어서 인간의 결정이 아닌 하나님의 은혜
가 결정적인 요소이다. 신자가 하나님을 선택
하는 것이 아니라, 하나님이 신자를 선택하는 
것이다. 예수께서는 “물과 성령으로 나지 아니
하면 하나님 나라에 들어갈 수 없다”(요 3:5)고 
하셨고, 또한 “아버지께서 이끌지 아니하시면 
아무도 내게 올 수 없으니”(요 6:44)라고 말씀
하셨다. 물론 믿음은 인간의 행위이며 결정이
다. 그러나 심지어 이 믿음까지도 하나님의 선
물인 것이다. 



18

•	 성도의 견인 (Perseverance of Saints) : 하
나님은 그의 능력으로 신자를 그의 손에 안전
하게 붙드시며, 누구라도 또는 어느 것도 신
자를 자신으로부터 떼어내지 못하게 하신다. 
예수께서는 다음과 같이 말씀하셨다. 

“내 양은 내 음성을 들으며 나는 그들을 알며 그들은 
나를 따르느니라 내가 그들에게 영생을 주노니 영원
히 멸망하지 아니할 것이요 또 그들을 내 손에서 빼앗
을 자가 없느니라” (요 10:27-28) 

신자들은 하나님의 손에 안전하게 붙들려 있다. 
신자가 하나님을 붙잡고 있는 것이 아니라, 하나
님이 신자들을 붙잡고 계시다. 이 사실은 신자의 
영원한 안전함, 즉 성도의 견인이라고 불려 왔다. 
바울이 로마서 8장 마지막 부분에서 말했듯이 

“누가 우리를 그리스도의 사랑에서 끊으리요... 내가 확
신하노니 사망이나 생명이나 천사들이나 권세자들이
나 현재 일이나 장래 일이나 능력이나 높음이나 깊음이
나 다른 어떤 피조물이라도 우리를 우리 주 그리스도 
예수 안에 있는 하나님의 사랑에서 끊을 수 없으리라” 
(35-39절) 

칼빈주의자들은 그들의 구원이 얼마나 철저하게 
하나님이 하시는 일인가를 깨닫고는 말을 잃는다. 
구원은 처음부터 끝까지 하나님의 선물과 하나님
의 은혜로서, 찬송가의 가사대로 우리는 그저 “빈 
손 들고 앞에 가 십자가를 붙드는” 것이다.

4. 언약 (렘 31:31-34)

언약은 하나님이 그의 백성들과 갖는 관계를 설명
하는 가장 풍성한 성경적 개념 중 하나이다. 언약
이란 약속과 책임을 반드시 동반하는 양편 사이에 
맺은 공동의 협약이다. 이런 의미에서 성경, 특별
히 구약성경이 거듭해서 하나님을 그의 백성을 향
한 약속과 책임, 언약에 묶어두고 있는 것은 중요
하다. 하나님은 어느 누구에게 어떤 것도 약속하
실 필요가 없지만, 거듭해서 노아, 아브라함, 모세, 
그리고 다윗에게 그들을 사랑하고 그들과 함께 있
겠다고 약속하셨다.

성경 전체는 하나님께서 사람들과 맺는 위대한 언
약에 연결되어 있다. 더욱이 성경은 이 동일한 은
혜 언약을 중심으로 하나로 묶여 있다. 다른 교회



19

에서보다 개혁교회에서 구약 설교를 더 많이 듣게 
되는 이유 중 하나는 개혁주의 설교자는 구약이 
신약을 거스른다고 보지 않고, 구약과 신약 이 동
일한 은혜 언약을 계시한다고 보기 때문이다. 뱀
의 머리를 부술 것이라는 아담과 하와에 대한 하
나님의 약속은 요한계시록 22 장에서 보여주신 새 
예루살렘의 약속에까지 이어진다. 

하나님께서 약속과 헌신으로써 그 자신을 그의 백
성에게 묶어 놓는 언약의 개념은 오늘날 하나님의 
구원 사역에 대한 이해를 풍성케 한다. 예배를 통
해서 하나님은 우리에게 그의 언약을 새롭게 하시
며, 우리는 하나님께 대한 언약의 맹세를 새롭게 
한다. 설교는 하나님의 언약의 약속들을 선포하고 
베푼다. 성찬은 새 언약의 표식이다. 세례에서 하
나님은 우리의 자녀들에게 신실하실 것을 약속하
신다. 성도들은 하나님과 서로에게 약속을 한다. 

이런 약속들은 우리가 그리스도의 몸으로 여기는 
교회 즉 성례적 공동체와의 깊은 헌신의 관계를 
만든다. 누가 교회에 참여한다면, 그는 그저 자기 
이름을 한 단체의 회원명부에 올리는 것이 아니라 
하나님과 다른 신자들과의 언약관계에 들어가는 
것이므로 교회 회원의 자격은 매우 중요하다. 이
렇게 교회를 언약의 관점에서 이해할 때, 한 교회
를 떠나 다른 교회로 가는 것은 교회 차원에서 맺
은 풍성한 언약적 연결고리와 헌신에서 떨어져 나
가는 것이므로 매우 중대한 일이다. 

또한 언약은 현대 개인주의 문화 속에 있는 교회
를 위해서도 중요하고 전략적인 강조점이 된다. 
사회가 필사적으로 시대의 도덕과 특성이 어떻게 
변했는지 알아내려고 애쓸 때, 신자들은 이미 약
속을 하고 약속을 지키는 일의 핵심적인 역할을 
이해하고 있기 때문이다. 우리 사회는 언약적 공
동체를 필요로 하고 있다. 따라서 오늘날의 교회
는 하나님과 교회에 대한 우리의 이해 속에서 언
약에 대해 강조할 필요가 있다.

5. 일반은총 (마 5:43-48)

하나님의 구원의 은혜와는 달리 하나님의 일반은
총(common grace)은 인류 전체에게 보편적으로 



20

미치는 하나님의 호의적인 태도를 가리킨다. 그리
고 교회는 세상에서 일반은총에 대한 세 가지 분명
한 증거를 발견하게 된다. 첫째, 하나님은 신자들
은 물론 불신자들에게도 자연적인 은사를 주셨다. 
훌륭한 피아니스트나 변호사, 과학자가 되기 위해 
그리스도인이 될 필요는 없다. 둘째, 하나님은 모
든 사람 안에서 죄를 억제하고 계시 다. 죄로 인해 
인간은 결코 선한 존재라 할 수 없 다. 그러나 동시
에 일반은총으로 인해 전적으로 악해지지도 않는
다. 그래서 때때로 불신자가 신자보다 더 바른 행
동을 하는 것처럼 보이는 이유이다. 하나님 형상
을 지닌 인간이라면 누구나 인내, 용기, 동정심과 
같은 미덕의 흔적을 완전히 상실하지는 않았다. 셋
째, 하나님은 불신자에게도 사회에 유익한 긍정
적 행동을 할 수 있도록 하신다. 하나님은 인간의 
사회가 질서 있게 기능하도록 기본적인 사회정의
에 대한 의식을 보존하신다. 일반은총은 죄와 악으
로 상처 입고 왜곡된 사회가 완전히 무너지지 않도
록 해준다. 

일반은총의 가르침은 신자들이 세상 속에서 어떻
게 살고 봉사해야 하는지에 대해 중요한 통찰을 준
다. 하나님의 일반은총은 신자들이 교회 안에서의 
관계뿐 아니라, 세상 모든 사람을 향해 실천해야 
할 은혜의 모범이다. 일반은총은 신자들이 세상에
서 불신자들과 함께 살아가며 공동의 목적을 추구
할 때, 그들과 긍정적인 접촉점을 발전시키도록 격
려한다. 기독교인은 자신을 다른 사람들로부터 구
별하는 것뿐만 아니라, 사람들과 연합하는 것에도 
관심을 기울여야 한다. 이러한 일반은총의 관점은 
신자들이 불신자가 만든 영화나 소설, 예술 작품들
을 하나님의 선한 선물로 누릴 수 있게 하며, 때로
는 그 안에서 초월의 세계나 은혜에 대한 암시를 
발견하게 해 준다. 또한 일반은총은 아브라함 카이
퍼가 말한 “대립관계”가 신자와 불신자 사이의 갈
등이 아니라, 궁극적으로는 하나님과 사탄 사이의 
대립임을 신자들에게 상기시켜준다. 이 싸움은 두 
그룹의 사람들 사이에 있는 것이 아니라, 모든 사
람 안과 사회 속에 거하며 영향을 끼치는 두 영적 
권세 사이에 있는 것이다. 

일반은총의 가르침은 교회가 하나님의 목적과 일
치하는 다양한 사역을 펼쳐 갈 것을 요구한다. 집



21

사의 음식 배급 사역, 원목의 병원 사역, 목회자의 
결혼 상담 등은 모두 하나님께서 세상을 구원하시
는 사명의 일부이며, 그 사역의 대상이 신자가 아
니어도 좋고 앞으로 신자가 되지 않을지라도 그 가
치를 잃지 않는다. 그리스도인의 간절한 소망은 세
상의 모든 사람들이 예수 그리스도를 섬기게 되는 
것이지만, 교회는 하나님의 더 큰 사명 아래에서 
다양한 상황과 목적을 가진 여러 형태의 사역을 펼
친다. 그리고 교회는 어느 한 사역을 다른 사역보
다 덜 가치 있게 여기지 않는다. 하나님은 다양한 
일들을 통해 영광을 받으시며, 이 모든 사역들은 
세상을 구원하시려는 하나님의 크신 사명 안에서 
각각 고유한 존엄과 목적을 지닌다.



22

우리는 어떻게 일상에서  
하나님을 경험하는가: 
경건주의자의 강조점

이쯤에서 개혁주의에 관한 교리주의자와 경건주의
자, 그리고 변혁주의자로서의 세 가지 접근방법이 
서로 중복된다는 사실을 다시 한번 짚고 넘어가는 
것이 좋겠다. 즉 신자들은 그들이 무엇을 믿는가, 
어떻게 매일 일상에서 하나님을 경험하는가, 어떻
게 세상에 복음을 전하는가 하는 세 가지를 분리해
서는 안 된다. 게다가 이 세 가지 접근방법은 CRC 
뿐만이 아니라 보다 넓은 교회 안에도 있는 서로 
다른 강조점들을 포함하고 있다.

1. 예수 그리스도와의 개인적인 관계 (롬 8:38-39)

개혁주의 성도가 임종할 때, 목회자는 그들로 하
여금 그들 신앙의 핵심을 상기시키기 위하여 종
종 하이델베르크 요리문답의 첫번째 문답, 즉 “사
나 죽으나 당신의 단 하나의 위로는 무엇입니까?”
라 는 질문과 “나는 나의 것이 아니고, 사나 죽으
나 몸과 영혼이 모두 나의 신실하신 구주 예수 그
리스도의 것입니다.”라는 답변을 사용한다. 이는 
바울이 로마서 8장에서 말한 바와 같이 우리 믿음
의 핵심은 예수 그리스도와의 인격적인 관계이기 
때문이다. 

“내가 확신하노니 사망이나 생명이나 천사들이나 권세
자들이나 현재 일이나 장래 일이나 능력이나 높음이나 
깊음이나 다른 어떤 피조물이라도 우리를 우리 주 그리
스도 예수 안에 있는 하나님의 사랑에서 끊을 수 없 으
리라” (롬 38-39절)

종종 개혁주의 전통은 “머리”, 즉 바른 교리를 아
는 것을 너무 많이 강조하고 “가슴”, 즉 그리스도
와의 개인적인 관계를 충분히 강조하지 않는다는 
오해를 받아왔다. 그러나 CRC가 가장 많이 사용
하고 가장 사랑받는 신앙고백인 하이델베르크 요
리문답은 사람이 예수 그리스도와 갖는 인격적인 
관계에 대한 언급으로 가득 차 있으며, 매우 목회
적이고 개인적인 믿음의 진술이다. 그러나 요리문
답을 변호하는 것보다 더욱 중요한 것은 기독교 



23

신앙의 핵심은 하나님께서 그리스도를 통하여 죄
인이 하나님과 바른 관계를 맺도록 회복시키는 이
야기라는 점이다. 

그런데 모든 기독교인이나 신앙 전통이 이러한 방
식으로 그리스도와의 관계를 말하거나 열려 있는 
것은 아니다. 사실 앞에서 잠깐 언급했듯이, CRC 
교단은 모교회인 네덜란드 개혁주의 교회가 신학
적으로 자유주의적으로 변하고, 이런 “마음의 언
어”를 주저하는 것에 반발하여 국가교회로부터 
독립하면서 시작되었다. 오늘날 많은 교회들도 예
수 그리스도와 개인적으로 만나도록 사람들을 초
청하는 것을 꺼린다. 이에 대해 개혁주의 그리스
도인들은 그리스도의 사역을 신자와 예수 그리스
도가 개인적인 관계를 갖는 것보다 더 크고 포괄
적으로 보지만, 그렇다고 그리스도와의 개인적인 
연합 그 이하로 보지도 않는다. 

개혁주의 그리스도인들은 때때로 미국 복음주의
가 예수와의 관계를 지나치게 좁은 의미로 설명함
으로써 기독교 삶의 범위를 제한해 버리는 경향이 
있다는 점을 우려한다. 신자의 삶은 내적인 사랑, 
즉 그리스도에 대하여 그리고 그를 향하여 갖는 
나의 감정 이상의 것이기 때문이다. 신자의 내적 
상태가 그리스도인의 순종에 대한 최선의 평가 기
준이 될 수도 있지만 꼭 그렇지 않을 수도 있는 것
이다. 특히 내적 행복과 자아실현을 추구하며 치
유를 중시하는 풍조 속에서, 개혁주의 신자는 “예
수 그리스도에 대한 개인적인 관계”라는 말이, 기
독교 삶을 이해하고 실천하는 데 있어서 동일하게 
중요하며 때로는 더 포괄적인 다른 표현과 관점을 
가리는 일이 없도록 주의해야 한다. 

2. 성령 (롬 8:1-17)

성령은 삼위 하나님의 세 인격 중 하나이시다. 성
경을 믿는 신자는 이러한 하나님의 세 인격 모두
의 사역을 적절하고 균형 있게 받아들인다. 더욱이 
신자는 창조하신 성부의 사역, 구속하신 성자의 사
역, 성화시키는 성령의 사역 등 삼위 하나님 각자
의 사역을 강조할 뿐 아니라, 삼위 하나님의 연합
과 교제, 그리고 성경이 하나님을 아버지, 아들 및 
성령의 거룩한 공동체로 계시하시는 방식을 또한 



24

강조한다. 즉 하나님 자신의 삶과 삼위의 교제 안
에서 신자들은, 창조와 구원의 목적인, 참 교제와 
자기를 내어주는 사랑의 모범을 발견하게 된다. 

이 삼위의 교제 안에서 성령은 하나님의 사람과 교
회의 생활 및 증거를 거룩하게 하시는 분이다. 성
령의 사역은 포괄적이다, 성령은 영적인 생명을 주
고, 그리스도를 닮도록 신자를 새롭게 하며, 신자
에게 성령의 열매, 즉 사랑과 희락과 화평과 오래 
참음과 자비와 양선과 충성과 온유와 절제 등을 주
시며, 교회의 사역을 위해 은사를 내리신 다. 

칼빈과 하이델베르크 요리문답은 모두 성령과 관
련된 풍성하고도 생생한 신학을 제공한다. (어떤 
19세기의 신학자는 칼빈을 성령의 신학자”라고 불
렀다.) 개혁주의의 고백은 특별히 다음과 같은 성
령의 사역들을 강조한다.

•	 성령은 신자에게 구원을 얻는 믿음과 영적인 
새 생명을 주신다.

•	 성령은 신자에게 영생을 확신시키신다. 

•	 성령은 신자가 그리스도를 닮도록 새롭게 하
신다. (성화의 사역) 

•	 (개혁주의 그리스도인들에게 중요한 요소인) 
하나님의 말씀과 성령으로 그리스도는 신자
를 교회로 모으신다. 그리고 성령은 교회를 
세우신다. 

•	 성령은 성례 가운데 활발히 임하셔서, 우리를 
그리스도의 살과 피에 연합시키고, 우리의 죄
를 그리스도의 피로 씻으시고, 세례와 성찬 
중 그리스도께서 실제로 임재하게 하신다. 실
로 신자의 예배는 오직 성령께서 교회 안에서 
살아 역사하셔야만 가능하다.

너무나 자주 사람들은 성령을 어떤 특별한 경건 또
는 특별하고 특이한 성령의 은사(신유, 방언, 예언 
등)에만 연관시키려 한다. 그러나 성령에 관한 앞
의 가르침은 성령의 사역이 포괄적이라는 사실, 즉 
신자의 삶, 교회의 사역, 그리고 하나님의 구원 계
획 등 모든 방면을 포함하고 있음을 명확하게 보
여준다. 



25

여기서 신자의 삶에서 갖는 기도의 역할에 대해 언
급하는 것이 중요하겠다. 하이델베르크 요리문답
에 의하면, 기도는 감사하는 신자의 삶에서 가장 
중요한 부분이다. 신자는 감사를 표현하기 위해서, 
그리고 은혜의 선물과 성령을 구하기 위하여 기도
한다(문답 116). 그런데 성령은 신자의 기도의 주
체이며 또한 대상이다. 성령은 신자가 기도하도록 
힘을 주시며, 또한 성령은 기도하는 사람이 받는 
선물이기 때문이다. 성령에 대한 풍성하고 생생한 
이해는 풍성하고 생생한 기도에 대한 이해와 실천
과 함께 온다. 

마지막으로, 성령과의 풍성하고 생생한 만남은 신
자의 예배와 절대 구분될 수 없다. 하나님과 그의 
백성들이 만나는 예배는, 처음부터 끝까지, 성령에 
의하여 가능하기 때문이다. 성령은 하나님을 풍성
히 경험하는 성례 및 설교 중에 실제로 임하시는 
그리스도에 대한 개혁주의의 이해에서 중심적인 
위치를 차지한다. 예배의 갱신은 어떤 것이든 성령
의 사역이다. 

3. 감사 (골 3:15-17)

그리스도인의 삶에서 매우 중요한 질문은 “신자를 
움직이게 하는 동기는 무엇인가? 즉, 신앙 안에서 
우리가 행하는 모든 일의 근원적 태도는 무엇인가 
하는 것이다. 이에 대한 성경의 답이자 개혁신앙이 
특별히 강조하는 바로 감사이다. 그것은 죄책감, 
공포, 율법에 대한 의무감도 아니다. 

골로새서 3장에서 그리스도 안에 있는 신자의 새
로운 삶을 설명해 나가면서 바울은 감사를 세 번이
나 언급하고 있다. 

“그리스도의 평강이 너희 마음을 주장하게 하라 너희는 
평강을 위하여 한 몸으로 부르심을 받았나니 너희는 또
한 감사하는 자가 되라 그리스도의 말씀이 너희 속에 풍
성히 거하여 모든 지혜로 피차 가르치며 권면하고 시와 
찬송과 신령한 노래를 부르며 감사하는 마음으로 하나님 
아버지께 감사하라” (골 3:15-17) 

그런데 모든 신자의 태도와 행동의 동기로서 감사
를 강조하는 신자들이, 해야 할 것과 하지 말 것에 
대해 외형적인 일치를 주장하는 율법주의에 유혹
될 수 있으니 이상한 일이다. 율법주의는 신자를 



26

그리스도로부터 단절시키기 때문이다. 

율법주의는 사람으로 하여금 자신의 종교생활이 
하나님께가 아니라 다른 사람에게 어떻게 보이는
가에 골몰하게 한다. 율법주의적 태도는 감사하는 
마음, 감사의 영성과는 거리가 멀다. 

이러한 율법주의는 종종 CRC의 경건주의를 오염
시켜왔으며, 우리는 그것을 있는 그대로 인정해야 
한다. 이는 일그러짐이자 실패며, 고백해야 할 죄
이자 성경의 핵심 가르침을 거스르는 일임을 인정
해야 한다. 모든 순종은 감사의 마음에서 흘러 나
오기 때문이다. 

하이델베르크 요리문답의 가장 중요한 특징 중 
하나는 십계명 문답이 있는 자리다. 요리문답
의 세 부분, 즉 우리의 죄(Guilt), 하나님의 은혜 
(Grace), 우리의 감사(Gratitude) 중에서 십계명
은 감사의 부분에 배치되었다. 신자는 그들의 죄
책을 없애거나 구원을 얻기 위해서 하나님께 순
종하는 것이 아니다. 하나님께서 이미 그들의 죄
책을 없애고 값없이 구원의 선물을 주셨기 때문
에 순종한다. 순종은 구원을 얻는 길이 아니라 구
원의 선물에 대하여 신자가 감사를 표현하는 방
식이다. 

순종과 감사를 연결시키는 것은 순종이 덜 중요하
다거나, 그리스도인은 특별히 감사하게 느낄 때에
만 순종해야 한다는 뜻이 아니다. 의무, 훈련, 소
명, 책임은 여전히 그리스도인의 경건을 보여주
는 중요한 표식이다. 그러나 죄책, 두려움, 윤리주
의는 신자의 삶에 동기를 부여하기에는 한계가 있
다. 그러므로 모든 순종은 결국 감사의 깊은 우물 
즉, 감사하는 마음으로부터 흘러나와야만 하는 것
이다.

4. 교회 (에베소서 4:1-6)

개혁주의 신자들이 기독교인의 삶에 대해 말할 
때, 아마 그들은 매우 자연스럽게 곧바로 교회에 
대해 말하기 시작할 것이다. 개혁주의 신자들은 
그리스도에게 속한다는 말은 그리스도에게 속한 
사람들에게 속하는 것임을 강하게 주장한다. 많은 
신자들은 그리스도의 몸인 교회와 아무 연관을 갖



27

지 않아도 그리스도인이 될 수 있다는 잘못된 생
각을 가지고 있다. 많은 북미 기독교인들이 가지
고 있는 어떤 경향은 신자의 삶의 지경을 그리스
도와의 개인적인 관계, 그리고 내적 애정과 감정
만으로 부당하게 좁히는 것이다. 이러한 편협한 
초점은 지나치게 자기 지향적이고 주관적이며, 그
리고 흔히 교회와 연관이 없게 되고 만다. 예수 그
리스도와의 개인적인 관계와 성령의 내적 임재가 
신자의 경험에서 중요한 부분이기는 하지만, 그리
스도 및 성령과의 관계는 신자들의 언약 공동체인 
교회 안에서, 즉 하나님께서 모으셨고 또 지금도 
모으고 계신 그의 자녀들 안에서 구체화된다. 

그리스도의 몸인 교회는 하나님의 위대한 선교 
계획 중에서 전략적인 위치를 차지한다. 교회
는 결코 그 자체를 위해서나 그 자체로서 존재하
는 것이 아니라, 세상에 복음을 선포하고 사람들
을 믿음과 훈련으로 초청하기 위해 존재한다. 베
드로는 교회의 정체성을 그 목적과 명확하게 연
결 시킨다. 

“그러나 너희는 택하신 족속이요 왕 같은 제사장들이요 
거룩한 나라요 그의 소유가 된 백성이니 이는 너희를 어
두운 데서 불러 내어 그의 기이한 빛에 들어가게 하신 이
의 아름다운 덕을 선포하게 하려 하심이라” (벧전 2:9)

교회가 그 자신의 보전 이상의 것을 위해 살며 하
나님의 사명에 믿음 안에서 순종으로 그 자신을 
드릴 때, 그들은 하나님의 축복을 경험하게 된다. 
“누구든지 제 목숨을 구원하고자 하면 잃을 것이
요 누구든지 나를 위하여 제 목숨을 잃으면 찾으
리라”(마 16:25)는 말씀은 개인은 물론 교회에게
도 적용된다. 그리스도를 위하여 자신을 버리고 
하나님의 선교 목적에 헌신하는 교회는 결국 그 
자신의 생명을 발견하게 될 것이다. 

또한 교회를 통해 신자들이 모든 역사와 민족 가
운데 전 세계의 교회와 유기적으로 연결됨을 이
해하는 것도 중요하다. 그리스도 안에 있다는 것
은 서로가 공동체로서 인종적으로 다양한 하나님
의 백성과 화해했다는 말이다. 정의와 화해의 사
역은 교회가 임의로 고르는 선택사항이 아니라, 
하나님의 새로운 공동체인 교회의 근본적인 표
식이다.



28

“그는 우리의 화평이신지라 둘로 하나를 만드사 원수된 
것 곧 중간에 막힌 담을 자기 육체로 허시고 법조문으로 
된 계명의 율법을 폐하셨으니 이는 이 둘로 자기의 안에
서 한 새 사람을 지어 화평하게 하시고 또 십자가로 이 둘
을 한 몸으로 하나님과 화목하게 하려 하심이라 원수 된 
것 을 십자가로 소멸하시고 또 오셔서 먼 데 있는 너희에
게 평안을 전하시고 가까운 데 있는 자들에게 평안을 전
하셨으니 이는 그로 말미암아 우리 둘이 한 성령 안에서 
아버지께 나아감을 얻게 하려 하심이라” (엡 2:14-18) 

오늘날 북미의 그리스도인들은 자신이 전 세계 
교회와 하나라는 정체성의 중요성을 축소하는 경
향이 있다. “역사 속 교회나 전 세계 교회가 뭐
가 그리 중요한가?”라고 말이다. 그러나 교회는 
1980년대 남부 캘리포니아에서, 혹은 19세기 미
시간의 그랜드래피즈에서 갑자기 생겨난 공동체
가 아니다. 교회는 자신이 모든 시대와 모든 장
소의 교회와 깊은 연대성을 지니고 있다는 사실
을 늘 기억해야 한다. 우리 시대의 극단적인 개인
주의에 대항하여 기독교인들에게 더 필요한 해
결책은 개인적 성화를 내적이고 개인적인 것으
로만 이해하는 것이 아니라, 전 세계 그리스도인
들이 역사 속에서 실천해 온 보편적인 신앙의 습
관들과 실천들 속으로 자신을 더 많이 연결시키
는 일이다. 

이러한 세계교회와의 연대와 전통에 대한 인정
이 교회 안에서의 변화와 혁신을 금한다는 말은 
아니다. 중요한 개혁주의 원리는 “개혁주의 교회
는 언제나 개혁해야 한다”는 것이다. 종교개혁 
그 자체도 교회를 철저하게 개혁하고 새롭게 하
는 것이었으므로, 교회는 언제나 개혁하고 새로
워지며, 죽고 부활한다. 가지가 포도나무에 붙어 
있듯이, 그리스도에게 연결되어 살아있는 유기
체인 교회는 말 그대로 언제까지나 성장하며 변
화한다. 

5. 말씀과 성례 (롬 10:14-15, 마 28:16-20, 고전 11:23-26)

공적인 예배는 그리스도인이 자기의 믿음, 그리고 
하나님과의 관계를 강화하는 주요 방편이다. 개혁
주의 신자에게 기독교 예배의 핵심은 말씀 선포와 
성례의 집행이다. CRC 목사들은 말씀과 성례의 
봉사자로 안수 받는다.



29

개혁주의 신자는 설교를 중시한다. 설교는 단지 
설교자가 하나님에 대하여 가르치는 강의가 아니
다. 설교는 설교자가 성경 낭독과 설교로 하나님
의 말씀을 선포하는, 성령이 이끄시는 하나님과의 
만남이다. 개혁주의 그리스도인들은 공예배에서 
설교의 계시적 중요성을 강조하기 위해 설교를 하
나님의 말씀이라고 부른다. 이러한 정황에서, 전
통적 개혁주의 예배에서 성례 때만이 아니라 말씀
의 낭독과 설교할 때에도 성령의 역사를 위해 기
도하는 것(성령의 조명을 위한 기도)이 중시된다. 

전 세계 교회와 CRC 안에서 예배 갱신이 일어나
면서, 성례에 대한 관심 또한 새롭게 높아지게 되
었다. 이와 관련해, 개혁주의 신자가 성례를 이해
할 때 중요하게 여기는 두 가지를 주목하는 것이 
중요하다. 첫째, 개혁주의 성도는 각 성례와 연관
된 모든 성경적 주제들을 충분히 인식하며, 그에 
따라 성례를 집례하기 원한다. 이는 마치 보석이 
보는 각도에 따라 다양한 면과 빛깔을 드러내듯, 
성경 속에서도 성례가 여러 다른 각도에서 보여지
고 있기 때문이다. 

예를 들면, 세례는 제자도에로의 부름(마 29:19), 
구원의 선물(막 16:16), 성령을 받음(눅 3:16, 행 
8:16, 10:44-47), 중생(요 3:3), 죄 사함과 씻음(
행 2:38, 22:12), 그리스도와 함께 죽고 부활함(롬 
6:4, 골 2:8), 교회에 들어옴(고전 12:13), 그리스
도로 옷 입음(갈 3:27), 그리고 몸의 연합(엡 4:5) 
등과 밀접하게 연결되어 있다. 

성찬 또한 언약의 갱신(출 24:8), 감사, 죄사함, 하
늘 잔치에 대한 종말론적인 소망(마 26:26-29), 
속죄함(막 14:12), 영적인 공급(요 6:35), 그리스
도를 기념(고전 11:24) 및 선포(고전 11:26) 등 많
은 성경적인 주제와 밀접하게 연결되어 있다. 개
혁주의 전통은 성례에 대한 이러한 모든 성경적인 
관점을 인정하고 수용한다. 

성례에 관한 개혁주의의 두 번째 강조점은 성례를 
통해 행하시는 하나님을 존경하는 것이다. 각 성
례는 하나님의 행위와 우리의 행위 모두를 포함한
다. 그러나 개혁주의 그리스도인들은 두 가지 성
례에서 하나님의 행위, 즉 하나님께서 그의 은혜 
가운데 약속하고, 선포하고, 먹이고, 보존하고, 위



30

로하고, 도전하고, 가르치고, 확신시키는 측면을 
강조한다. 

달리 말하자면 성례는 예배 중의 의식 그 이상의 
것이다. 성례를 통하여 하나님께서 성령의 능력으
로 우리 가운데 임재하고, 믿음을 강화시키고, 우
리를 그에게로 더 가까이 이끄시는 축제다. 이 성
례들은 하나님께서 은혜 안에서 우리에게로 가까
이 다가오시는 방편이다. 

오늘날 전 세계 사람들은 수많은 새로운 형태의 
영적인 것을 만들어 내면서 신비와 초월의 세계에 
대하여 목말라한다. 많은 그리스도인도 예배에서 
더 큰 경외감과 초월적인 체험을 기대하고, 예배
에서 하나님의 능력을 발견하기를 원하며, 실제적
이고 권세있는 하나님의 임재를 체험하기 원한다. 
이러한 세상에서 개혁주의 기독교인의 예배 전통
은 이미 그 안에, 성령의 능력으로 기독교 예배 중
에 하나님과 그의 백성이 갖는 위대한 만남을 강
조하는 말씀과 성례에 대한 관점을 갖고 있다.



31

우리는 어떻게 세상에 
복음을 전하는가:
변혁주의자의 강조점

이 강조점을 기준으로 보면, 개혁주의는 기독교와 
문화의 관계, 그리고 세계관과 관련된 특정한 관
점을 가리킨다. 개혁주의자의 질문은 “신자들은 
주변 문화와 어떻게 관계를 맺어야 하는가? 좀 더 
구체적으로, 교회는 문화와 사회 속에서 어떻게 
그리스도의 주되심을 드러낼 것인가? 교회는 세
상에 복음을 전하면서도 흔히 빠지기 쉬운 고립주
의를 어떻 게 피할 것인가?” 등이다. 이러한 질문
에 대해 아래 여섯 단어 혹은 구절이 이 관점에서 
개혁주의를 이해하도록 돕는다.

1. 예수 그리스도는 주님이시다 (Philippians 2:11)

물론 이 말은 성경에서 직접 인용한 것이다. 바울
은 그리스도에 대한 위대한 찬양의 노래를 다음과 
같이 끝맺는다. “…모든 무릎을 예수의 이름에 꿇
게 하시고 모든 입으로 예수 그리스도를 주라 시
인하여 하나님 아버지께 영광을 돌리게 하셨느니 
라”(빌 2:10-11) 개혁주의 신자들이 이를 설명하
기 위해 주로 사용하는 또 하나의 성경 구절은 “우
리 하나님이 통치하신다”는 말씀이다.

“좋은 소식을 전하며 평화를 공포하며 복된 좋은 소식을 
가져오며 구원을 공포하며 시온을 향하여 이르기를 네 
하나님이 통치하신다 하는 자의 산을 넘는 발이 어찌 그
리 아름다운가” (사 52:7)

예수가 주라는 선언은 거룩한 것과 세속적인 것을 
나누는 파괴적인 이원론에 물든 현대 세계에서 특
별히 중요하다. 오늘날 북미에서 세속적인 세계관
은 마치 숨 쉬는 공기처럼 신자들로 하여금 세계
가 거룩한 것과 세속적인 것 두 가지로 완전히 나
뉘어 있다고 믿게 한다. 물론 신자들이 그들의 작
은 거룩한 세계에서 그들의 작은 예수를 가지고 
있는 것은 허용한다. 그러나 소위 “거룩한” 그들
만의 작은 세계에만 적용되는 예수 그리스도에게 
도대체 무엇을 기대하겠는가?



32

이렇게 거룩한 것과 세속적인 것의 구별에 대한 
대화를 접할 때 개혁주의 그리스도인은 “하늘과 
땅의 모든 권세를 내게 주셨으니”(마 28:18)라는 
예수 그리스도의 말씀과 “그(하나님)의 능력이 그
리스도 안에서 역사하사 죽은 자들 가운데서 다
시 살리시고 하늘에서 자기의 오른편에 앉히사 모
든 통치와 권세와 능력과 주권과 이 세상뿐 아니
라 오는 세상에 일컫는 모든 이름 위에 뛰어나게 
하시고”(엡 1:20-21)라는 바울의 가르침을 기억
한다. 

아브라함 카이퍼의 지도 아래 개혁주의 기독교인
들은 이와 같은 거룩과 세속에 대한 이원론을 강
력하게 배척하고, 예수 그리스도는 모든 것의 주
이심을 선포한다. 만일 하이델베르크 요리문답
에서 가장 잘 알려진 것이 제1문답이라면(“삶
과 죽음에서 무엇이 당신의 유일한 위로인가? 내
가…”), 아브라함 카이퍼의 말 중에 가장 잘 알려
진 것은 “우리 인간 존재의 전 영역 중에서, 모든 
것의 주인이신 그리스도께서 ‘내 것!’이라고 선언
하지 않을 부분은 단 한 치도 없다”라는 말이다.

2. 하나님의 나라 (마 6:10)

모든 것에 대한 그리스도의 주권이라는 개념은 
하나님의 나라에 대한 성경 및 개혁주의의 강조
와 밀접하게 연결되어 있다. 예수께서는 “때가 
찼고 하나님 나라가 가까이 왔으니 회개하고 복
음을 믿으라”(막 1:14-15)고 말씀하셨다. 또한 
그는 하나님의 나라에 관한 많은 비유를 가르치
셨으며, 그리스도인들이 기도할 때 “(하나님의) 
나라가 임하옵시며 뜻이 하늘에서 이루어진 것 
같이 땅에서도 이루어지이다”(마 6:10)라고 기
도할 것을 가르치셨다. 

하나님의 나라는 모든 것에 대한 하나님의 통치
를 의미한다. 하나님은 왕이시며, 다스리시고, 
통 치하신다. 하나님은 언제나 다스리셨지만, 특
별히 예수 그리스도의 죽음과 부활에서 그 통치
가 단번에 확실히 밝히 드러났다(골 1:15-20,엡 
1:15-23).



33

하나님의 나라는 현재적 실재이면서 동시에 미래
적 실재이다. 이것은 “이미(already)” 임했으나, “
아직(not yet)” 완전히 성취되지는 않았다. 예수
님은 하나님 나라가 가까이 왔다고 말씀하셨고, 
동시에 하나님 나라가 임하기를 기도하셨다. 

이 “이미-아직”의 하나님 나라 개념은 CRC 곳곳
의 다양한 사역들 속에서 열매로 나타난다. 아래 
목록은 이러한 하나님 나라 사역 중 극히 일부를 
보여주는 예일 뿐이다. 

•	 미국과 캐나다 전역의 기독교 대학과 기독교 
학교들 

•	 온타리오 오타와의 사회 정의를 위한 시민 단
체 (Citizens for Public Justice) 

•	 미시시피 주 잭슨 시 근교의 지역 개발 단체인 
캐리 기독교 센터 

•	 온타리오의 상담 및 입양 안내소 설립 

•	 미시간주 그랜드래피즈의 파인 레스트 기독
교 병원 

이들 모두 하나님 나라를 위한 노력이다. 이 기관
들의 사역 범위는 교회에 모인 하나님의 백성보다 
크다. 이들은 이 세상에서의 그리스도 통치의 열
매다. 그리스도께서 가져다주신 새로운 평화, 정
의, 그리고 치유하는 법의 일부이다. 

또한 그리스도인들은 하나님의 나라가 아직 완성
되지 않았기 때문에 소망을 가지고 산다. 그리스
도인은 사탄의 패배 정도가 아니라 소멸, 그리스
도의 영광스러운 재림, 그리고 눈물이나 상처 또
는 죽음이 없으며 예수 그리스도의 이름에 모든 
무릎이 꿇고 모든 혀가 예수 그리스도께서 주이심
을 고백하는 새 하늘과 새 땅을 고대한다. 

이러한 하나님의 나라의 개념과 밀접하게 연관된 
것은 사회 정의를 추구하는 헌신이다. 많은 성경 
구절이 신자들로 하여금 정의를 추구할 것을 요
구하고 있으나, 이스라엘에 대한 미가의 요청만큼 
그것을 잘 표현하고 있는 것은 없다.

“사람아 주께서 선한 것이 무엇임을 네게 보이셨나니 여
호와께서 네게 구하시는 것은 오직 정의를 행하며 인자



34

를 사랑하며 겸손하게 네 하나님과 함께 행하는 것이 아
니냐” (미 6:8)

개혁주의 기독교인이 폭넓은 사회참여를 강력하
게 추진하려 하는 것은 바로 그리스도의 주 되심과 
하나님의 나라에 대한 강조에서 나온다. 그리고 정
의는 신자들이 이러한 폭넓은 분야에서 일하며 추
구하는 것이다. 신학자들과 철학자들은 사랑과 정
의의 관계를 다음과 같이 한다. 일반적으로 말해서 
기독교인들은 사랑에 대한 하나님의 부르심은 신
자들이 사는 지역사회 내의 사람들과 그들이 갖는 
개인적인 관계에 적용되는 것이며, 정의는 신자들
이 어디서나 그리고 모든 사람을 위하여 추구할 수 
있는 것으로 설명하고 있다. 그리고 이러한 정의를 
추구하는 예로서는 다음과 같은 것들이 있다: 

•	 인종 차별 또는 경제적 불평등을 초래하는 법
과 관습에 반대하여 싸우는 일 

•	 사법기관에서 형벌과 교정, 회복 간에 적절한 
균형을 추구하는 일 

•	 인간의 고통, 가난 및 기아를 덜어주고 사회
의 약자들에게 희망과 기회를 주는 정책을 추
구하는 일 

그러나 여기에 한 가지 중요한 문제가 있다. 즉 성
경적 개념으로서의 정의와 북미의 정치적인 담화
에서 사용되고 있는 정의라는 개념은 종종 아주 다
른 의미를 가지고 있다는 점이다. 북미 사회에서의 
정의는 개인의 권리, 누가 권리를 갖는지, 얼마나 
갖는지 등에 집중하는 경향이 있다. 반면에 성경의 
정의는 하나님의 형상을 가진 인간 개개인의 높은 
지위에 근거를 둔 개인적 권리에 대한 관심을 분명
히 포함하고 있으면서도, 동시에 의로움, 하나님의 
법에 대한 순종, 관계의 회복, 의와 평화로 이끄는 
잘못됨의 교정 등을 요구하고 있다. 성경의 정의는 
하나님 나라 및 정의와 평화로 대표되는 하나님의 
새로운 질서와 깊이 연관되어 있는 것이다. 

3. 말씀과 행위 (약 2:14-17)

“내 형제들아 만일 사람이 믿음이 있노라 하고 행함이 없
으면 무슨 이익이 있으리요 그 믿음이 능히자기를 구원 
하겠느냐 만일 형제나 자매가 헐벗고 일용할 양식이 없
는데 너희 중에 누구든지 그에게이르되 평안히 가라, 덥



35

게 하라, 배부르게 하라 하며 그 몸에 쓸 것을 주지 아니 
하면 무슨 유익이 있으리요 이와 같이 행함이 없는 믿음
은 그 자체가 죽은 것이라” (약 2:14-17)

그리스도인의 삶에 대한 성경적인 이해가 우리를 
교회로 인도하듯이, 교회에 대한 성경적인 이해는 
또한 우리를 교회에 맡겨진 “말씀과 행위”라는 사
명의 본질로 인도한다. 교회의 사명은 말씀에 해
당되는 측면(말씀 선포)과, 행위의 측면(행동)을 
가지고 있다.

•	 교회는 예수 그리스도께서 주되심을 선포하
며, 또한 복지 보조금을 받고 있는 사람들을 
지도한다. 

•	 교회는 사람들에게 예수 그리스도에 대한 믿
음을 요구하면서, 또한 난민들이 정착하는 것
을 돕는다. 

•	 교회는 신자들의 몸을 이루어 나가면서, 또한 
사회 정의를 도모한다. 

•	 교회에는 장로뿐 아니라 집사도 있다. 

말과 행위는 그리스도인의 삶과 교회의 사역에서 
함께 간다. 교회는 말씀과 행위의 사역을 구분할 
수 없으며, 결코 그중 어느 하나만을 선택할 수 없
는 것이다. 

4. 문화 명령
문화 명령은 카이퍼 계통의 개혁주의 집단에서 자
주 듣는 단어이다. 이 문화 명령은 구체적으로 창
세기 1:27-28을 가리킨다. 

“하나님이 자기 형상 곧 하나님의 형상대로 사람을 창조
하시되 남자와 여자를 창조하시고 하나님이 그들에게 복
을 주시며 하나님이 그들에게 이르시되 생육하고 번성
하여 땅에 충만하라, 땅을 정복하라, 바다의 물고기와 하
늘의 새와 땅에 움직이는 모든 생물을 다스리라 하시니
라” (창 1:27-28)

이것은 명령이요, 동시에 하나님께서 태초에 에덴 
동산에서 아담과 하와에게 주신 그들의 직무에 대
한 설명이다. 하나님은 아담과 하와에게 이름을 지
을 능력을 포함하여 온 세상을 다스리는 위치를 주
셨는데, 그것은 명백하게 창조하는 능력인 것이다. 
인간은 하나님과 함께 세상을 다스리는 것이다!



36

“그를 하나님보다 조금 못하게 하시고 영화와 존귀로 관
을 씌우셨나이다 주의 손으로 만드신 것을 다스리게 하
시고 만물을 그의 발 아래 두셨으니” (시 8:5-6)

이 말은 인간이 모든 것을 주장하면서 그들이 원하
는 것을 무엇이든지 할 수 있다는 말이 아니다. 또
한 사람이 피조물을 지배하고 유린할 수 있다는 것
도 아니다. 실은 오히려 정반대다. 즉 인간은 청지
기로 임명되었다. 그들은 하나님이 만드신 이 위대
한 세상을 최대한 좋게 만들 책임이 있는 것이다. 
인간은 건설자요, 설계자요, 창조자다! 

따라서 문화명령은 창조를 매우 강조한다. 그리고 
강력한 창조 교리와 문화 명령으로부터 나오는 것 
중의 하나는 과학에 대한 인정이다. 개혁주의 그
리스도인은 어떤 신자들처럼 과학(또는 나머지 학
문)을 의심하지는 않는다. 하나님은 두 책, 즉 성경
책과 자연의 책을 통해 자신을 계시하셨기 때문이
다. 후자에 관하여 시편 기자는 이렇게 말한다. “하
늘이 하나님의 영광을 선포하고 궁창이 그의 손으
로 하신 일을 나타내는도다”(시 19:1) 과학은 자연
의 책을 “읽으려는” 체계적인 방편이다. 그리고 과
학의 책이 성경과 모순되는 것처럼 보일 때는, 개
혁주의 신자는 자신이 어디에서 잘못 읽었는가를 
살피기 위하여 두 책을 거듭해서 읽는다. 결국 하
나님께서 그 둘의 저자이시기 때문에 이 두 책은 
모순될 수가 없는 것이다. 

문화 명령과 이 명령이 강조하는 창조교리가 제기
하는 또 하나의 중대한 책임은 환경의 청지기직이
다. “땅과 거기 충만한 것… 다 여호와의 것이로
다”(시 24:1)는 말씀을 따라서 신자들은 땅과 환경 
을 돌보는 자가 되어야 한다. 이 세상은 우리 맘대 
로 할 수 있는 우리의 것이 아니기 때문이다. 이것
은 하나님의 세상이며, 하나님은 인간을 이 세상의 
청지기, 보호자, 돌보는 자로 임명하셨다.

5. 기독교 교육 (잠 9:10)

“여호와를 경외하는 것이 지혜의 근본이요 거룩하신 자
를 아는 것이 명철이니라” (잠 9:10)

개혁교회 신자는 다른 모든 그리스도인들과 마찬
가지로 기독교 교육을 매우 강조한다. 역사적으로 
특별히 CRC는 집에서나 교회만이 아니라 교육 기



37

관, 즉 초등학교, 중고등학교, 대학교 등에서의 기
독교 교육을 강조해왔다. 그리스도는 모든 학문 
영역을 포함하여 삶 전체의 주인이시므로, 모든 
교육은 반드시 하나님 중심이어야 한다. 믿음과 
학문의 융합이라는 관점에서 본다면, 어느 교육 
단계에서도 하나님이 제외되어서는 안 된다. 

삶과 학문의 모든 영역과 그리스도를 연결시키려
는 기독교 교육에 대한 성경의 명령은 아마도 골
로새서 1:15-17에서 가장 명확하고 아름답게 표
현하고 있을 것이다. 

“그(그리스도)는 보이지 아니하시는 하나님의 형상이요 
모든 피조물보다 먼저 나신 이시니 만물이 그에게서 창
조되되 하늘과 땅에서 보이는 것들과 보이지 않는 것들
과 혹은 왕권들이나 주권들이 나 통치자들이나 권세들이
나 만물이 다 그로 말미암고 그를 위하여 창조되었고 또 
한 그가 만물보다 먼저 계시고 만물이 그 안에 함께 섰느
니라” (골 1:15-17)

그러므로 개혁교회 신자에 의해 시작된 기독교 
학교들은 “학문은 그리스도에 그 뿌리를 두고 있
다”는 긍정적인 비전 위에 세워진다. 동시에 그들
은 공립학교 교육을 반대하지 않는다. 시민으로
서의 개혁교회 신자들은 보통 지역사회의 공립학
교 교육체제를 열심히 후원하며, 또한 기독교 학
교를 지원하고, 학교를 위한 세금 부과에 찬성표 
를 던진다. 그리고 많은 CRC 교회들에는 기독교 
학교 및 공립학교의 교사와 학생들이 출석한다. 
간혹 기독교 학교들이 기독교 학교 가족을 주변 
지역사회로부터 고립시켜 오긴 했지만, 이러한 
고립은 우리의 목표가 아니며, 사실은 적극 반대
해야 하는 것이다. 교회만이 아니라 전 세계가 하
나님의 것이며, 하나님은 그의 일반은총을 따라 
심지어 그를 인정하지 않는 사람들까지도 포함한 
모든 사람을 돌보시기 때문이다. 개혁교회 신자
들은 그리스도 중심의 교육에 대하여 강한 확신
을 가지고 있다. 그러나 그들은 또한 모든 사람들
의 복지에도 큰 관심을 가진다.
6. 신자의 소명 (엡 4:1)

“너희가 부르심을 받은 일에 합당하게 행하여...”(
엡 4:1) 주일이나 교회생활만이 아니라 그리스도
인의 삶 전체는 하나님의 거룩한 소명, 즉 그리스
도를 따르라는 하나님의 부르심에 대한 응답이다. 



38

그리스도께서 모든 것을 다스리시는 이 세상에서, 
신자는 시간, 일, 재능, 창조력, 돈, 여 가 등 그들 
삶의 모든 부분을 감사와 순종의 헌물로 하나님께 
드리는 것이다. 

많은 사람들은 칼빈주의라는 말을 들으면 곧바로 
성실하고 정직하게 일하며 자신의 일에 긍지를 갖
는 “칼빈주의 직업윤리”를 떠올린다. 이러한 직업
윤리는 직업·경력·소명이라는 이름의 차이를 가
리지 않으며, 고도의 능력을 요구하는 일이든, 단
순한 작업이든, 보수가 많든 적든 혹은 전혀 없든 
상관없이 동일하게 적용된다. 이 직업 윤리는 인
간의 모든 직업은 하나님의 부르심에 대한 응답이
며, 땅을 다스리라는 하나님의 명령과 나를 따르
라는 그리스도의 명령에 순종하는 행위라는 칼빈
주의적 확신에 근거한 것이다. 

우리가 하는 일상의 일을 뛰어넘어, 우리의 삶 전
체를 향한 하나님의 부르심을 이렇게 포괄적으로 
이해할 때, 사업, 전문직, 노동, 가사, 지역사회 단
체, 사회기관, 교육, 과학, 산업, 농사, 그리고 정부
기관에 이르기까지 다양한 영역에서 건강하고 의
식 있는 하나님 나라의 일꾼들이 세워진다. 신자
의 소명에 대한 이러한 강조는, 철학에서 물리학
까지, 생물학에서 경영학까지 모든 학문이 하나님
의 부르심에 대한 응답이라는 신념을 가진 CRC가 
기독교 인문 대학을 특별히 소중히 여기는 이유 
중 하나이다. 이러한 건전한 기독교 소명관은 또
한 강한 청지기 의식, 즉 하나님이 우리에게 맡기
신 시간, 재능, 자원, 물질을 지혜롭게 사용하려는 
결단을 길러낸다.



39

맺는 말

앞서 언급했듯이, 교리주의적·경건주의적·변혁
주의적 세 가지 강조점은 북미주 개혁교회(CRC) 
안에서 서로 다른 접근 방식과 정신으로 자리해 
왔다. 그러나 균형 잡힌 그리스도인의 삶과 신학
을 위해서는 이 세 가지 강조점이 조화롭게 통합
되어야 한다. 교리주의적 강조점만으로는 배타성
과 게으름으로 빠질 수 있고, 경건주의적 강조점
만으로는 개인주의에 치우쳐 기독교 신앙의 넓은 
차원을 분별하지 못하게 되며, 변혁주의적 강조점
만으로는 그리스도와 악의 대립관계를 간과하는 
지나친 포용성으로 나아갈 위험이 있다. 또한 어
느 하나의 강조점만을 고집할 경우, 다른 두 강조
점을 교만한 태도로 폄하하거나 무시하는 결과를 
낳을 수 있다. 건강한 사역의 핵심은, 이 세 가지가 
통합된 온전하고 균형 잡힌 그리스도인의 삶의 비
전을 가지고 살아가는 것이다. 

마지막으로, 우리는 이 정체성 선언이 단순히 설
명적인 것인지, 아니면 규범적인 것인지 질문할 
수도 있을 것이다. 과연 이것이 CRC가 어떤 교회
인지를 설명하고 있는 것인지, 아니면 CRC가 어
떠한 교회가 되어야 하는지를 제시하는 것인지 말
이다. 그 대답은 둘 다이다. 이 정체성 선언은 개혁
주의 신앙의 최선의 모습에 대한 설명이자, 동시
에 그 성경적 비전을 더욱 온전히 따라 살아가도
록 부르는 강력한 요청이기도 하다. 

바울이 기도했던 것처럼, 하나님께서 교회에 “지
혜와 계시의 영”(엡 1:17)을 부어 주시기를 바란
다.

“우리 가운데서 역사하시는 능력대로 우리가 구하거나 
생각하는 모든 것에 더 넘치도록 능히 하실 이에게 교회 
안에서와 그리스도 예수 안에서 영광이 대대로 영원무궁
하기를 원하노라 아멘” (엡 3:20-21)





150762crcna.org

개혁교회란
무엇인가?

개혁교회의 
정체성 




